
 
PERCURSOS & IDEIAS   
http://doi.org/10.56123/pi2025n14001 

 

 
 
 

* Corresponding author. E-mail address: adalberto.carvalho@iscet.pt (A.Carvalho) Journal homepage: http://percursoseideias.iscet.pt 
 

 
© 2024 by the authors; licensee ISCET, Porto, Portugal. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons 
Attribution License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

O turismo como reencontro antropológico 

Adalberto Dias de Carvalho a*

 
a ISCET - High Institute of Business and Tourism Sciences, Porto, Portugal 
 

Info  Abstract 

Keywords: 
Tourism,  
Memory,  
Disappear,  
Project,  
Existence. 
 
Turismo,  
Memória,  
Desaparecer,  
Projeto,  
Existência. 

  
Based on Kafka's reflections, the anthropological foundations of tourism are questioned, 
with particular emphasis on the existential dramas with which the future outlined in each 
person's past seeks to deal, thus overcoming the traditional assumptions of the idea of 
tourism project. 
 
 
 
A partir das reflexões de Kafka, questionam-se os fundamentos antropológicos do 
turismo, valorizando-se particularmente os dramas existenciais com que o futuro 
delineado no passado de cada um procura lidar superando-se, assim, os pressupostos 
tradicionais da ideia de projeto turístico 

 
  



 

  
2 ADALBERTO DIAS DE CARVALHO  PERCURSOS & IDEIAS 14 (2025) 

 

 

Introdução 

Desaparecer acaba por ser o grande drama da existência 

humana sempre delineado no horizonte como uma 

ameaça crepuscular com a qual, precisamente pela sua 

intransponibilidade e carácter previsível do seu insuperável 

mistério, acabamos por nos confrontar. Entretanto, 

procuramos igualmente, com recurso à imaginação, prever 

ou até traçar o futuro através de artes pretensamente 

divinatórias e com recurso a projetos que, assentes em 

critérios formalmente estandardizados, elaboram 

antecipadamente construções ideais que, por razões 

funcionais ou estéticas, se consideram desejáveis e, por 

isso, turisticamente operacionais e realizáveis. 

Escreveu Georges Proust: 

“A verdadeira viagem de descoberta não consiste em 

procurar novas paisagens, mas em ter novos olhos”. 

 

Clarificações concetuais 

“Desaparecer” surge nos dicionários como o antónimo de 

aparecer, significando deixar de ser visto, de aparecer, não 

poder ser encontrado, apagar-se, retirar-se sumir, morrer, 

enquanto “aparecer” significa tornar-se visível, surgir, a 

que acrescentaríamos nascer. Ficamos, de alguma maneira, 

entre o ocaso e a aurora, entre vários patamares do ocaso 

e da aurora, entre o pôr e o nascer-do-sol, sendo que o 

nascer-do-sol, sem prejuízo da sua luminosidade, implica 

um posterior pôr-do-sol, não sendo necessária, ainda que 

previsível, a sequência inversa. 

Vivemos agarrados a um corpo, a um psiquismo e a uma 

sociedade em que, num contínuo presente, se entrelaçam 

as vivências de uma memória e as projeções de um futuro 

que, mesmo quando indesejadas, são nossas, isto é, tanto 

quanto podemos aceitar, rejeitar e subalternizar o que 

aconteceu ou procuramos delinear o que vai acontecer. No 

primeiro caso, na decorrência, voluntária ou inconsciente, 

a par de recordações, também do esquecimento, cuja 

ambivalência nos assalta quando, pelas suas omissões, 

acaba por impor a permanência, normalmente sob a forma 

de sofrimento, do que preferíamos rejeitar. 

No fundo, um pouco como dizia Santo Agostinho, de 

alguma forma, tudo é ou se converte em presente: passado 

e futuro tornados presente e presente-presente… 

O que representa então desaparecer? Seguramente a perda 

do presente em todas as suas dimensões, significando isto 

que, quando desaparecemos, deixamos de existir pelo 

menos para nós, ou seja, só existimos enquanto, conforme 

os limiares existenciais identificados, não desaparecermos, 

o que nos confronta com um mistério que, sendo vital, se 

torna em si insuportável. É aqui que as crenças religiosas 

nos prometem, e até asseguram, a vida do além, tendo nós, 

por isso e para isso, de viver submetendo-nos a tributos 

para com esse além. Porém, sendo-nos impossível o seu 

conhecimento experiencial enquanto seres vivos, é-nos, 

contudo, delineada, ou talvez melhor, oferecida por uma 

crença, pela fé, pelo acesso ao transcendente, uma 

pretendida alternativa que pretende tornar-se mais 

poderosa do que o próprio conhecimento experiencial 

efetivo. 

Se os processos de conhecimento, nos seus níveis mais 

elevados, são desenvolvidos e referenciados por cientistas 

com base em critérios, experiências e obras exigentes no 

contexto da racionalidade, no âmbito dos itinerários 

religiosos invocam-se os ensinamentos transcendentes 

transmitidos por entidades superiores especialmente 

consagradas nos textos religiosos. Assim, se com a ciência 

se exigem comprovações, com a religião trata-se de 

apresentar – e aceitar – convicções, que se considera serem 

provas. 

 

Pressupostos e impactos do desaparecimento como 

fenómeno existencial 

As tragédias inerentes ao desaparecimento, ao nosso 

desaparecimento vital, estão e são muitas e provavelmente 

implícitas umas nas outras, desde logo porque, se 

desaparecemos para nós mesmos, vamos implicitamente, 

dentro dos mesmos referenciais antropológicos, 

desaparecer também para os outros. Sabemos, com 

certeza, que desaparecemos fisicamente. Daí o 

cristianismo, perante a angústia e o paradoxo racional do 

desaparecimento, postular e antever, como compensação 

e possível prémio, à semelhança de Cristo, a ressurreição 

dos nossos corpos. 

O desaparecimento, enquanto tal, é quase sempre um 

drama pois, para assim o não ser, terá de ser precedido ou 



 

  
3 ADALBERTO DIAS DE CARVALHO  PERCURSOS & IDEIAS 14 (2025) 

 

 

seguido de fenómenos radicais que, pela sua natureza e 

implicação pessoais, benévolas ou malévolas, muito 

alegres ou muito tristes, o secundarizem mais ou menos 

intensamente, podendo atenuar ou ajudar a omitir a sua 

dramaticidade. 

 

Desaparecimento e presencialidade 

Em qualquer das circunstâncias, como vimos, um 

desaparecimento ocorre sempre num presente, embora 

este presente possa ter a sua realidade fáctica preservada 

pela memória ou perspetivada através de uma previsão, 

sendo que, em ambos os casos, certamente que a 

imaginação infundirá elementos adicionais tornados 

intrínsecos, mais tristes ou alegres conforme os 

protagonistas e os casos em apreço. Acontece, entretanto, 

que todos estes desaparecimentos episódicos são sempre 

conjunturais, significando isto que, em cada um deles, não 

emerge a radical autenticidade do desaparecimento em si 

que ocorre necessariamente através de uma total ausência 

que estará implícita só com a elisão da própria 

subjetividade, a qual, de uma forma ou de outra, representa 

e sustenta a presencialidade.  

A presença tem assim uma dupla dimensão: a da 

exterioridade marcada pela orgânica e relativa imposição 

de uma objetividade constituída por situações em que 

participam pessoas, objetos e envolvências de todo o tipo 

e a de uma interioridade que se confunde com a intimidade 

sentimental, existencial e abstrata de cada sujeito. 

 

Sentido e papel das comemorações 

Acontece que a dicotomia exterioridade-interioridade 

pode ser redimensionada e de algum modo subvertida 

quando se organizam comemorações para evocar pessoas 

e acontecimentos. Nestas circunstâncias, nomeadamente 

através de palavras, documentos e reconstituições, 

procura-se atualizar a relevância e a nobreza que social, 

política, cultural ou religiosamente se atribui a certas 

personalidades ou eventos, entre outras finalidades, para 

que o seu especial sentido se não perca, acabando-se 

mesmo, com frequência, por, ao recriá-los, reforçar não só 

a sua configuração fáctica como também a sua expressão 

simbólica.  

Os fenómenos familiares, sociais e religiosos são, neste 

âmbito, particularmente marcantes, acontecendo que a 

transfiguração objetiva da sua conceção subjetiva, 

individual e comunitária, tende a ser retida e 

sentimentalmente valorizada apenas pelos grupos mais ou 

menos extensos que partilham, como convicções, os 

respetivos referenciais, podendo constituir para terceiros 

objetos e até espetáculos suscetíveis de curiosidade, 

inclusive com relevância turística. 

Os rituais mais ou menos grandiosos e identitários 

simulam, frequentemente com a reivindicação de um 

elevado grau de autenticidade, fenómenos historicamente 

passados, mas muitas vezes preservados também por 

narrações e documentos que se consideram sagrados ou 

oficiais nomeadamente em termos de crenças ou da 

assunção da superioridade de valores políticos e 

comunitários. Nestes contextos, símbolos e 

representações como as hóstias, os emblemas nacionais e 

as estátuas, a par de celebrações padronizadas como as 

missas, as procissões, os desfiles e as manifestações 

alegóricas de índole musical e teatral, procuram contrariar, 

na sua radicalidade expressiva, as ruturas inerentes aos 

desaparecimentos  

Nos meios familiares assumem um importante papel os 

testemunhos, os quais permitem reproduzir verbalmente e 

assegurar a continuidade da partilha de vivências 

interpessoais e das singularidades de quem desapareceu 

fisicamente. Acontece também que, com a transmissão 

destes testemunhos, se reproduzem normalmente, 

inclusive, algumas das expressões faciais e gestuais das 

pessoas, assegurando-se deste modo o reforço vital de 

uma pretendida transmissão, positiva ou negativa, 

configurada como uma herança.  

 

Entidades suscetíveis de desaparecimento 

Importa ter presente que o fenómeno do desaparecimento 

não se reporta apenas a pessoas. De facto, podem estar 

também em causa não só animais e objetos, como também 

elementos e contextos naturais, situações, dimensões 

cronológicas, etc. 

Estão neste contingente os animais de estimação, os 

adornos pessoais e decorativos, as vivências afetivas, 



 

  
4 ADALBERTO DIAS DE CARVALHO  PERCURSOS & IDEIAS 14 (2025) 

 

 

sociais ou profissionais mais significativas, 

designadamente pela sua natureza amorosa, carácter 

identitário pessoalmente enfático e reconhecimento do 

seu valor comunitário. 

Desaparecem também espaços e tempos naturais. De uma 

forma aguda com a emergência de catástrofes como 

terramotos, inundações, ciclones e incêndios, os quais têm 

como consequências, para além da destruição de 

elementos da própria natureza, a demolição de vastas 

peças do património construído. Mas as convulsões 

decorrentes da história humana geram igualmente, no 

decurso da sua evolução, ruturas de dimensão diversa 

exponenciadas com maior evidência nas revoluções que 

procuram instaurar novas estruturas políticas, sociais e 

culturais, em substituição das anteriores. Nestes contextos, 

os desaparecimentos, recusados ou mal-aceites pelas 

pessoas e grupos negativamente visados, surgem em 

simultâneo como condições necessárias para o progresso. 

 

Turismo: o desaparecimento como reencontro 

Proust é um dos maiores teorizadores da problemática do 

desaparecimento, designadamente nos últimos volumes de 

À la recherche du temps perdu. Considera o filósofo, numa 

abordagem de grande complexidade, que o desaparecer é 

sobretudo um processo em que, com o que se perde no 

âmbito da experiência afetiva do espaço e do tempo, se 

ganha um possível reencontro com nós mesmos, com o 

nosso futuro no nosso passado, nomeadamente através da 

arte. Na verdade, para Proust, no âmbito da obra referida, 

estando incontornavelmente a experiência já acabada, não 

ocorre por isso automaticamente o seu conhecimento e 

impacto: o futuro é assim não tanto o ponto de chegada 

do passado, mas a instância que permite retrospetivamente 

ao passado ganhar inteligibilidade. 

O turismo, assumindo uma reflexividade que lhe sendo 

inerente na sua plenitude é, contudo, frequentemente 

escamoteada na prática por alegadas razões operacionais, 

deve privilegiar assim, nas suas propostas e ações, uma 

busca da inteligibilidade atual do passado. 

 

 

 

Referências  

Proust, M. (1913). À la recherche du temps perdu. Gallimard, 

Paris 

 


